
FICHES 
PÉDAGOGIQUES 
PHILéACT

Rêver

Ateliers de philosophie
https://phileact.univ-nantes.fr/ressources-pedagogiques 

LA VÉRITÉ L’ART ET 
LE BEAU

LES ÉMOTIONS

https://phileact.univ-nantes.fr/ressources-pedagogiques
https://phileact.univ-nantes.fr/ressources-pedagogiques


 Présentation fiche pédagogique1.

    2. Ateliers philo : 

 Rêve ou réalité ? 

 L’animation dont vous êtes le m﻿onstre

 

 « Le rêve comme création » 

   3. Bibliographie de ressources pédagogiques

Age

Dispositif

Durée

Téléchargement

Matériel

Support

SOMMAIRE
Le rire

REPÈRES

LA VÉRITÉ

LES ÉMOTIONS

p.3

p.7

p.13

p.21

p.30
L’ART ET LE BEAU



Cette fiche a été réalisée collégialement en décembre 2023 par l’équipe de PhiloCité,
en Belgique (www.philocite.eu) dans le cadre du projet Erasmus + Philéact. Chaque
année, nous explorons une thématique qui sert de fil rouge aux ateliers philo-
laboratoires que nous menons avec des enfants et des jeunes dans les écoles, avec
des enseignants en formation, avec des personnes primo-arrivantes, etc. Des lectures,
que ce soit d’ouvrages dits spécialisés (par exemple, en philosophie, en sciences
humaines, sociales, naturelles) ou d’albums jeunesse, des créations artistiques, des
expériences de pensée, etc. sont autant de pratiques et de connaissances qui viennent
nourrir notre réflexion. Les dispositifs d’animation présentés dans cette fiche sont
inspirés des ateliers philo-laboratoires sur le rêve que PhiloCité a conçus pendant
l’année scolaire 2021-2022 alors que la thématique de la nuit nous occupait.

PRÉSENTATION FICHE PÉDAGOGIQUE

PROBLÉMATIQUE

En philosophie, on pense régulièrement
par opposition : ainsi, le rêve peut-il
s’opposer à la réalité et la rêverie à la
connaissance ou à la perception
adéquate. « Rêver n’est-ce pas ceci, soit
pendant le sommeil, soit en étant éveillé,
prendre un objet qui ressemble à un
autre, non pour une simple
ressemblance, mais pour l’objet lui-
même auquel il ressemble ? » (Platon,
Phèdre, 264C). 
La tradition philosophique est nourrie de
cette opposition, de Platon à Descartes
au moins. Et celle-ci concerne ni plus ni
moins que la définition même de la
philosophie. Car le rêve est l’autre de la
raison, voisinant avec la folie, et la
philosophie est au contraire une activité
rationnelle. Ainsi, chez Platon, le
philosophe cherche la vérité contre le
règne des illusions et de la confusion.
Dans ses Méditations métaphysiques,
Descartes cherche un sol à la science
certaine et c’est en traversant le rêve et
la folie qu’il peut espérer le trouver.

Comment m’assurer que je ne rêve pas
lorsque j’écris ce texte et que ce corps-ci,
penché sur un écran, est bien le mien ? 
La problématique philosophique toute
désignée dans cette tradition est celle des
critères de la distinction : sur quoi et
comment s’assurer que nous ne rêvons
pas, de façon à accéder au réel et à la
connaissance véritable ? 
Ce questionnement se pose sur fond de
séries d’oppositions, entre rêve et réalité,
mais aussi entre illusion et connaissance,
entre obscurité et lumière, renvoyant
toujours la philosophie à la lumière, à la
connaissance véritable, à l’accès au réel,
et l’opposant ainsi fondamentalement au
rêve.

L’option qui sert de fil conducteur aux
trois propositions d’animations prend au
sérieux la possibilité de penser
rationnellement le rêve. 
Philosopher, c’est aussi s’intéresser aux
paradoxes et le rêve est un phénomène
paradoxal ; à la fois du côté du sommeil
et de la veille, il est une forme de
conscience singulière entre deux
mondes. Comme le dit Husserl, le rêve est
un « mode anormal de veille ».

3

http://www.philocite.eu/


LES QUESTIONS
PHILOSOPHIQUES
LIÉES AU RÊVE

QUE NOUS APPORTENT 
LES RÊVES ?

Une condition préalable est nécessaire
pour pouvoir s’adresser cette question :
être en mesure de s’arrêter sur les
images, les histoires que racontent nos
rêves et observer quelles traces ils
peuvent laisser dans notre conscience
diurne. Nous pourrons ainsi nous exercer
à nous souvenir et à mettre des mots sur
nos rêves (voir le troisième module de
cette fiche) ou encore nous interroger sur
ce que cela nous fait de passer du
monde du sommeil et du rêve à celui de
l’éveil (voir le premier module).

Une fois que nous nous sommes arrêtés
aux rêves, nous pourrons nous demander
ce qu’ils peuvent nous apporter. Un
premier élément pourrait être leur
proximité avec l’imaginaire, la création
artistique ou encore l’intuition. Comme
pour une œuvre d’art, la signification des
rêves n’est pas donnée d’emblée ; les
rêves sont comme une langue étrangère
que nous ne comprenons pas
distinctement.

Et si le rêve n’était pas l’autre de la réalité,
mais un supplément de réalité ? Si rêver
permettait d’élargir la palette des
sensations et des perceptions du réel ?
L’anthropologie des peuples animistes le
souligne : ce qui est chez nous découragé
de formules lapidaires : « Mais tu rêves ! »,
« Tu prends tes rêves pour la réalité ? » est
au contraire cultivé dans les traditions 

chamaniques où le rêve est un espace de
rencontre avec les autres êtres, animaux,
plantes, montagnes ou vents, rencontres
qui enrichissent nos capacités de
dialogue et d’actions.

Nous chercherons, nous aussi, dans les
trois dispositifs d’animations qui suivent à
voir ce que le rêve recèle de puissances
d’être et d’imaginer.

Ils ont une signification voilée que nous
pouvons apprendre à décoder. Par
exemple, les gréco-latins distinguent
deux types de rêve : ceux qui nous
apprennent quelque chose sur nos
existences singulières, sur nous-mêmes,
sur ce que nous avons perçu le jour, sans
le traiter consciemment, ce qui nous a
touché, ce que nous désirons ou
craignons obscurément (enuptia) et
ceux qui nous apprennent quelque chose
sur le monde ou le futur, les rêves
prémonitoires (oneiros, c’est-à-dire to on
eirei, c’est « ce qui dit l’être »).

Avec l’essor de la psychologie, freudienne
en particulier, le rêve est plutôt renvoyé à
la sphère privée. Leur interprétation
permet ainsi de changer de regard sur
ce qui occupe nos jours, d’interroger nos
habitudes, nos désirs. Les histoires que
nous nous racontons en rêve la nuit sont
l’occasion, une fois ramenée dans un
état de conscience diurne, de mettre des
mots sur ce qui nous arrive, sur ce qui
nous échappe, par exemple nos
angoisses. Dans cette fiche, nous nous
attarderons plutôt sur ce que l’état du
rêve peut apporter à nos imaginaires, à
nos capacités créatives, nos capacités à
inventer de nouveaux mondes. Outre ce
que nos rêves disent de nous-mêmes,
nous nous demanderons si le rêve peut
nous parler du monde.

4



QU’EST-CE QUE LES RÊVES
DISENT DE NOS PEURS ?

Le terme « rêver » renvoie à un idéal
paradisiaque, certes dénigré comme
mensonger et inaccessible par la froide
lucidité rationnelle, mais agréable et
doux. Si nos rêves sont moins plaisants, ils
portent alors un autre titre : ce sont des     
« cauchemars ».

L’opposition du rêve au cauchemar est
comme celle du bon et du mauvais, du
plaisant et du déplaisant.
Dans le deuxième module de cette fiche,
nous interrogeons l’identification du
cauchemar et de la peur au déplaisir. Qui
n’a pas éprouvé un jour un certain plaisir
à avoir peur ? À faire peur ? Et qu’est-ce
que les rêves et les cauchemars peuvent
nous dire de nos rapports à nos peurs et
à nos angoisses ?

Rêve et cauchemar
Peur et angoisse
Rêve et réalité
Rêve et vérité
Rêve et raison
Rêve et imagination, rêve et imaginaire
Rêve et rêverie ; rêve éveillé, rêve endormi
Lumière et ombre
Création, art et esthétique

LES DISTINCTIONS À TRAVAILLER 

La conscience et ses formes parfois paradoxales
L’intuition
La raison et les émotions
L’interprétation des rêves et ses diverses traditions
La réalité et les liens que nous pouvons entretenir avec elle
Le surréalisme

NOTIONS PHILOSOPHIQUES CONNEXES 

5



6

Qu’est-ce que le rêve ?
Rêvons-nous parfois éveillé ? Est-ce pareil que le rêve endormi ?
Aimons-nous rêver ? Pourquoi ?
Le rêve nous apporte-t-il quelque chose ?
Peut-on le voir comme une deuxième vie, qui double et enrichit la vie
diurne ?
Le rêve dit-il quelque chose de nous-mêmes ?
Pouvons-nous rêver volontairement/nous entraîner à rêver ?
Quel rapport à la réalité y a-t-il dans le rêve ?
Quelle forme de pensée met-il en œuvre ? Mais pense-t-on ? Imagine-t-
on, quand on rêve ?
Quelle forme de conscience est-ce ? En quoi est-elle différente de la
conscience éveillée ?
Peut-on savoir qu’on rêve ?

Pourquoi faisons-nous parfois des cauchemars ?
Pourquoi aimons-nous/n’aimons-nous pas avoir peur ?
Pourquoi faisons-nous parfois peur aux autres ? Quelle forme de plaisir
est-ce ?
Pourquoi raconte-t-on aux enfants depuis toujours des histoires qui font
peur ?
La peur est-elle utile ?
Quelles sont les différences (s’il y en a) entre les peurs qui sont générées
par les autres, les récits, les films et les peurs face à un événement ?

QUESTIONS POSSIBLES 

Autour du rêve, des formes de
conscience et de rapport au réel

Autour des cauchemars, de la peur
et des histoires effrayantes



7

Rêver, imaginer
Raison, émotions

Tout âges
(à adapter)

4 heures
L’atelier peu être scindé en 4 ou 5 séances.

https://www.youtube.com/watch?
v=XZ3C9Sryv-k

Album

ISOL (Marisol
Misenta)

Nocturno. Petite
fabrique à rêves,

Ed. Sylos

LES ÉMOTIONS
ET LA RAISON

ATELIER DE PHILOSOPHIE
Rêve ou réalité ? 
Raisonner entre deux mondes

CONNAISSANCES
VOCABULAIRE
ATTENDUS 

Les tables sont disposées en U, face à l’animateur et à
l’écran. 
Cette organisation spatiale permet de ne pas opérer trop
de dépl﻿acement du mobilier à chaque phase.

Le livre d’ISOL (Marisol Misenta), 2016, Nocturno. Petite
fabrique à rêves
Une lampe de poche
Vidéoprojecteur et écran pour visionner la vidéo de
l’éditeur (facultatif)
Le cahier de philosophie des élèves

Pour l’atelier artistique :

Feuille de papier A5 multi-techniques (250 g/m²) 
Peinture phosphorescente acrylique jaune (il en existe de couleurs bleue et
verte, mais l’expérience montre qu’elles apparaissent de manière moins
visible)
Pinceaux, petits pots pour la
peinture et pour l’eau, papier
absorbant (essuie-tout/papier
ménage...), feutres noirs, crayons
d’écriture et crayons de couleur,
source de lumière relativement
puissante, cure-dents (pour
graver dans la peinture)

Présentation du livre en images animées
par l’éditeur : 

https://www.youtube.com/watch?v=XZ3C9Sryv-k
https://www.youtube.com/watch?v=XZ3C9Sryv-k
https://www.youtube.com/watch?v=XZ3C9Sryv-k


Nos expressions ordinaires disent
beaucoup de la distinction éveil/sommeil
[1]. On dira de quelqu’un de pas très vif qu’il
est « un peu endormi ». Le rêve est aussi
employé comme métaphore d’un état de
veille non attentif, voire irrationnel : 
« Non, mais tu rêves ! ».

Que ce soit dans son sens propre, le
phénomène mental qui se produit durant
le sommeil, ou dans son sens figuré, le fruit
de notre imagination lorsque nous
sommes éveillés, les définitions communes
du rêve supposent sa distinction d’avec la
réalité. Il faut d’ailleurs éviter de prendre
ses rêves pour des réalités, n’est-ce pas ?
Le rêve est d’emblée situé du côté de la
nuit, de l’irréel, de l’obscurité, de
l’équivocité, à l’opposé de ce qui se donne
en pleine lumière et dans toute sa clarté,
l’implacable réalité, qui est ce qu’elle est.
On retrouve peu ou prou la distinction
canonique entre le monde souterrain des
émotions et le monde lumineux de la
raison. Toutes ces distinctions sont
embrigadées dans un langage qui fait le
partage entre le clair et l’obscur, le
lumineux et le sombre, l’évident et le
trouble, le jour et la nuit.

Le rêve est par nature douteux ; on aura tôt
fait d’en faire l’autre de la vérité. Pour
Platon, la plus grande partie de l’humanité
est dans l’ignorance. L’opinion (la doxa) a
la même propriété que le rêve : quand on
est habité par les préjugés de la doxa, on
croit savoir – on ne sait pas qu’on est
ignorant. De même quand on rêve, on ne
sait pas qu’on rêve. Dans les deux cas, on
prend l’apparence déformée de la réalité
pour le réel.

Le rêve est un moment où l’on peut dire
que nous ne raisonnons pas, en tout cas
pas au sens d’une action de pensée

volontaire. Tout au plus, cela raisonne
en nous. Et pourtant, c’est aussi ce
qui peut – la nuit – nous réveiller du
sommeil qui berce nos jours, celui de
nos routines, de nos habitudes
ininterrogées, de nos souffrances
anesthésiées, de nos parcours
impensés. Le rêve fait apparaître des
scènes improbables, recombine des
éléments ordinaires pour les
interroger. Nombre de rêves (ou
cauchemars) nous réveillent la nuit
et continuent de nous hanter le jour.
Ils nous poursuivent et nous
enjoignent à y réfléchir et à les
interpréter.

Les rêves, s’ils ne sont pas à
proprement parler une activité de la
raison, nous conduisent ainsi bien
souvent à penser ce qui nous avait
échappé. Ils sont une sorte de monde
des ombres qui réclame de nous un
éclairage et une mise à jour de notre
vie. Faire attention à nos rêves, à ce
qui se pense en nous lorsque nous
dormons, c’est se maintenir en éveil
le jour, c’est éviter que la raison ne
sombre dans un délire solipsiste ou
dans un sommeil profond.
Combien de changements de vie,
combien d’idées nouvelles, combien
d’œuvres d’art, d’inventions
techniques ou de découvertes
scientifiques doivent leur naissance à
un rêve ayant troublé la surface lisse
d’une routine. 

OBJECTIFS 
PHILOSOPHIQUES

concepts - distinctions - problématiques

8

[1] Dans d’autres cultures, par exemple dans des
traditions animistes, les rêves sont conçus comme
des moments où la conscience est aiguisée, où il est
possible de communiquer avec des êtres non-
humains. La distinction éveil/sommeil, rêve/réalité,
n’est pas aussi évidente : par exemple, les pratiques
diurnes sont menées en relation avec les rêves
nocturnes.



9

OUI NON

Cela vient dans les deux cas du
cerveau. Imaginer et penser,
c’est avoir des idées. (origine)

Imaginer, c’est comme penser et quand on pense, on ne
rêve pas ; ce sont deux activités différentes.
(types d’activités)

Mais toutes les activités cérébrales sont-elles de même nature ? (penser, imaginer, avoir
des émotions, apprendre… est-ce la même chose ?)
Mais suffit-il de provenir d’un même endroit (cerveau) pour que deux activités signifient
la même chose ?

Le rêve comme l’imagination
peuvent se décider. On peut
entrer dans ses rêves et les
choisir, les contrôler.
(intentionnel)

Tu sais quand tu imagines ; tu ne sais pas quand tu
rêves. Le rêve est inconscient, involontaire.
(intentionnel/non intentionnel)

Les élèves sont disposés dans l’espace en fonction des rôles attribués selon la
méthode (voir PhiloCité, Philosopher par le dialogue. Quatre méthodes, Vrin, 2020, p.
79-107).

Question de départ : Rêver, est-ce pareil qu’imaginer ?

Déroul﻿ement et questions de relance possibles (ici repris à titre d’exemple d’un atelier
réalisé dans une classe d’enfants de 8 et 9 ans) :

DÉROULÉ DE L’ATELIER

1. Présentation du livre

2. Discussion à visée philosophique 
   et démocratique

Si l’infrastructure le permet (si les fenêtres de la salle de classe sont équipées de
tentures suffisamment occultantes), l’animateur lit le livre, préalablement exposé à la
lumière, dans l’obscurité, en jouant avec la lampe de poche pour faire apparaître et
disparaître les dessins phosphorescents.
Alternative : s’il n’est pas possible d’obtenir une obscurité suffisante, on montrera la
vidéo de présentation du livre par l’éditeur.



Mais le caractère intentionnel ou non suffit-il à décider de la différence de nature de ces
deux activités ?

Ce sont deux mots différents. (langue française)

Mais n’y a-t-il pas dans la langue française deux mots différents pour signifier une
même chose ?

Le contenu de ce qu’on imagine
et de ce qu’on rêve peut être le
même. (contenu)

Mais imaginer un poisson ou rêver d’un poisson suffit-il à considérer que ces deux
activités sont identiques ?

Rêver, cela sert à retenir, rappeler des choses
importantes qui se sont passées la journée ou cela peut
améliorer sa vie. Par exemple, rêver de tennis c’est se
préparer à gagner au tennis (un entraînement).
(finalité)

Mais l’imagination ne peut-elle poursuivre les mêmes objectifs que ceux-là ?

10

3. Atelier artistique
L’atelier visera à problématiser l’évidence de la distinction éveil/sommeil, rêve/réalité,
réel/irréel. Pour ce faire, nous nous demanderons ce qui se passe quand nous
sommes « entre deux mondes », quand nous percevons encore des impressions d’un
monde (par exemple, celui où nous étions plongés en rêve) alors que nous sommes
déjà dans un autre (celui où nous nous remémorons notre rêve, éventuellement en le
racontant à quelqu’un d’autre).

Chaque enfant va chercher à se remémorer une expérience où il est entre deux
mondes, où c’est difficile de distinguer la réalité du rêve (ou une autre expérience qui
nous fait virer dans l’irréel). Quelques exemples tirés d’un atelier dans une classe
d’enfants de 8 ans :

 Le rêve au sein du sommeil paradoxal :
Le rêve de la fille qui devient mère et sa mère qui devient sa fille
Le rêve de tomber d’une falaise (ou rêver de tout autre chose que nous ne
pouvons pas faire dans la réalité)

 Le rêve lucide, celui que nous faisons éveillé et qui nous projette ailleurs
 Être capturé dans une histoire, un livre, un jeu vidéo
 …



Consignes pour l’atelier artistique : 

Réalisez de la même manière que dans La petite fabrique à rêves l’illustration d’une
de ces expériences entre deux mondes. Vous disposez de peinture acrylique
phosphorescente jaune, d’une feuille de papier A5 multi-techniques (250g), de feutres
noirs, d’un crayon d’écriture et de crayons de couleur. Nous aurons également besoin
d’une source d’éclairage (ampoule, lampe).

Imaginez votre composition de manière à créer deux mondes : le monde de « l’éveil »
et le monde du « rêve » (en peinture phosphorescente) visible uniquement dans le
noir, après avoir été chargé d’éclairage artificiel.

Graphiquement :

 1. Tracez au crayon d’écriture le lieu, le personnage, le décor : le dessin représente le
monde de l’éveil/de la réalité

 2. Repassez les traits aux feutres noirs. Ajoutez de la couleur.

3. Avec la peinture phosphorescente : représentez les volumes du monde du
rêve/virtuel en aplats successifs (trois couches, séchage entre chaque couche),
gravez ensuite des détails dans ces couches de peinture phosphorescente.

 4. Donnez un titre au tableau : « Le rêve du/de la … »

 5. Laissez sous une lumière forte au moins pendant cinq minutes. Et puis admirez…

11

4. Exposition

Il est intéressant de multiplier les œuvres
pour l’exposition, qui gagne en clarté par
l’effet de masse.

Face à l’exposition, en demandant
systématiquement aux élèves de faire
un lien entre leur idée et un élément
visible sur une ou des œuvres exposées,
une discussion peut avoir lieu qui vise à
exploiter le lien entre rêve et réalité
illustré dans l’atelier artistique. 

Comment jouent-ils l’un dans l’autre ?
Comment peut-on amplifier cela ? Que
se passerait-il ensuite, si on tenait
compte de l’effet du rêve de retour dans
la réalité ?

Réalisations d'enfants dans le cadre de cycles
d'ateliers philo-laboratoires animés par PhiloCité
et rassemblés au sein de l'exposition Rendez-vous

avec la nuit au Musée du Grand Curtius de la
Ville de Liège (2022). Crédit : Musée du Grand

Curtius de la Ville de Liège



12

« P﻿ar exemple, un obscur désir est devenu peu à peu une passion
profonde. Vous verrez que la faible intensité de ce désir consistait d’abord
en ce qu’il vous semblait isolé et comme étranger à tout le reste de votre
vie interne. Mais petit à petit il a pénétré un plus grand nombre d’éléments
psychiques, les teignant pour ainsi dire de sa propre couleur ; et voici que
votre point de vue sur l’ensemble des choses vous paraît maintenant
avoir changé. N’est-il pas vrai que vous vous apercevez d’une passion
profonde, une fois contractée, à ce que les mêmes objets ne produisent
plus sur vous la même impression ? Toutes vos sensations, toutes vos
idées vous en paraissent rafraîchies ; c’est comme une nouvelle enfance.
Nous éprouvons quelque chose d’analogue dans certains rêves, où nous
n’imaginons rien que de très ordinaire, et au travers desquels résonne
pourtant je ne sais quelle note originale. » 
Henri Bergson, Essai sur les données immédiates de la conscience, 1, PUF, «
Quadrige », 1991, p. 6-

5. Discussion à visée philosophique et 
   démocratique (exploitation de l’exposition)

Le développement de l’art et des sciences doit beaucoup aux rêves des artistes et des
scientifiques.
L’animateur pourra préparer en pensant au concept bergsonien d’ « émotion
créatrice » et en s’imprégnant du texte suivant.

Les rêves (ou l’imagination) nous permettent-ils de comprendre des
phénomènes de la réalité qui, sans cela, nous échapperaient ?
Vos rêves ont-ils déjà produit de nouvelles idées ?
Avez-vous déjà vu ou entendu des choses en rêves que vous avez
cherchées dans la réalité ?
Serions-nous double, raisonnable le jour, insensé la nuit ? Notre raison
prendrait-elle congé durant notre sommeil ?
Sommes-nous responsables de nos rêves ?
Le sage, lorsqu’il dort, l’est-il encore, alors qu’il est pris dans des images
trompeuses ?
Quelle relation l’être éveillé entretient-il avec son être endormi ?
Que faire de rêves qui révèlent un autre que le soi éveillé ?

QUESTIONS POSSIBLES 



13

Tout âges
(à adapter)

6 heures
Cet atelier peut être scindé en 2 ou 3 séances.

Extrait de film : Monstres et Cie, sorti en
2001 (studios Pixar)

A visionner ICI

Album
Extrait de film

Enrique Quevedo, À la nuit
tombée - Conseils aux montres
et aux enfants pour bien vivre
ensemble, Seuil jeunesse 2016

LA VÉRITÉ

ATELIER DE PHILOSOPHIE
L’animation dont 
vous êtes le m﻿onstre

Pour l'exercice d'écriture, les enfants travaillent en
sous-groupes. 
Pour la DVDP, les tables sont disposées en U, face à
l’animateur et à l’écran.

Le livre d’Enrique Quevedo, À la nuit tombée – Conseils
aux monstres et aux enfants pour bien vivre ensemble
Vidéo-projecteur (pour projeter l’extrait du film
Monstres et Cie), 
Le cahier philo des élèves

Pour l’atelier artistique :

Papier noir multi-techniques, format A4 (une feuille par élève), 
crayons blancs, feutres blancs ou marqueurs de peinture acrylique blanche
(type Posca) d’épaisseurs de trait variées, 
languettes de papier blanc, 
feutres noirs.

https://www.youtube.com/watch?v=s_2AEVYRxAg&list=PLyxjX5AijY4qocBnA-HFgHmUa1qgDIUfQ&index=6


On a pensé le rêve nocturne ou la rêverie à
partir de leur opposition classique dans la
tradition philosophique occidentale avec la
raison et la conscience claire et éveillée.
Mais le rêve est aussi un riche espace
affectif à explorer comme tel. Dans la
palette des choses qui se donnent à
ressentir autrement et souvent plus fort la
nuit que le jour, le rêve est singulièrement,
dans les cauchemars, le théâtre de la peur.
La nuit, notre imagination emprunte des
chemins qu’elle ne s’autorise pas si
aisément pendant la veille, et qui nous
portent parfois jusqu’à d’inoubliables
terreurs. C’est cependant de ces mêmes
zones de notre imaginaire de l’effroyable
que sont issues les créatures
monstrueuses qui peuplent, le jour, nos
histoires d’horreur – des vieux contes
populaires de loup-garous aux productions
cinématographiques les plus récentes de
la culture de masse, où les monstres sont
devenus des stars [2]. Les enfants en sont
familiers, souvent friands. C’est pourquoi il
est utile de s’intéresser à la figure du
monstre pour questionner
philosophiquement la peur dans une
double direction : un développement de
l’esprit critique interrogeant les rapports
entre la peur et le pouvoir (qui entend nous
faire peur et pourquoi ?), mais aussi un
prolongement sensible et réflexif du plaisir
procuré par les figures imaginaires de la
peur – un plaisir aussi largement répandu
que sous-estimé par notre morale
(comment et pourquoi aime-t-on se faire
peur ?).

Ce double enjeu est bien indiqué dans le
petit livre de la folkloriste française Nicole
Belmont, Comment on fait peur aux
enfants, Mercure de France, 1999.

D’un côté, montre-t-elle, les êtres
imaginaires destinés à faire peur, du Père 

Fouettard au Loup-Garou en passant
par les Croque-Mitaines, sont
particulièrement mobilisés dans une
riche culture populaire de l’éducation
des enfants afin de les garder de
certains dangers, ou plus
généralement de les inciter à être       
« sages » et « raisonnables ». En ce
sens, il faut interroger le rapport entre
les histoires, les images et les figures
qui font peur d’une part, avec la
volonté de faire obéir d’autre part,
afin d’examiner de manière
rationnelle ce que l’affect passif nous
empêche le plus souvent d’envisager
librement. Les adultes que nous
sommes ne peuvent-ils pas
constater à leur tour que la grande
majorité des images et des récits       
« qui font peur » dans le quotidien de
la vie sociale engendrent avant tout
l’obéissance et le conformisme
(pensez à l’étymologie du mot peur
qui vient du latin pavire, « battre la
terre pour la niveler » ! ») ? 

D’un autre côté, pourtant, ces effets
négatifs de la peur sur la pensée et
l’action libre ne devraient surtout pas
nous inciter à tenir purement et
simplement cet affect en horreur…
Comme tous les affects, la peur a
aussi sa logique propre et positive
qu’il serait non seulement vain, mais
néfaste de chercher à contrer en se     
« raisonnant ». Pour Nicole Belmont
comme pour d’autres philosophes et
psychologues qui se sont penchés
sur la question, les êtres qui font peur
sont aussi ce qui permet de donner
forme et figure (voire rien qu’un nom
comme dans le cas du Croque-
Mitaine) à ce qui n’en a pas : le rien,
l’illimité… 

OBJECTIFS 
PHILOSOPHIQUES

concepts - distinctions - problématiques

14

[2] Voir la vidéo d’ Alferi – Que nous montre le
monstre. Disponible sur Youtube :
https://www.youtube.com/watch?v=W4s88XEXI3k



15

CONNAISSANCES
VOCABULAIRE
ATTENDUS 

Peur et angoisse
Imaginaire
Vérité

La peur est par exemple d’abord, de ce
point de vue, une façon de surmonter
l’angoisse (selon une distinction qu’on
trouve chez Heidegger, celle-ci à la
différence de la peur n’a pas d’objet).
Ainsi ne fait-on pas que subir la peur :
elle est elle-même une forme d’activité
et nous la recherchons parfois
activement. Qui d’entre nous n’a jamais
cherché à se faire peur, ou pris plaisir à
frissonner en se racontant des histoires
d’horreur ou inquiétantes ?

Cette seconde direction n’est pas moins
importante que la première. Si nous ne
voulons pas qu’une éducation trop
étroitement rationaliste et morale laisse
nos terreurs sans nom et sans visage
livrées à elles-mêmes, elle constitue
peut-être même l’enjeu d’un « art
civilisateur » [3].

[3] Voir sur ce point F. Flahault, Le plaisir de la peur,
Communications, 57 (1993), p. 157-192.



DÉROULÉ DE L‘ATELIER

1. Exercice d’écritur﻿e collectif. 
  Faire la liste des personnages qui font peur

16

Cet exercice est conçu sur le modèle proposé par Julien Pieron et Jonathan Soskin
dans l’article « Au travail avec Sei Shônagon », paru dans la revue Diotime [4]. 
En s’inspirant d’un classique de la littérature japonaise à la lumière de Wittgenstein, le
dispositif qu’ils proposent permet d’intensifier à la fois les visées démocratique et
conceptuelle de l’atelier en empruntant des formes de pensées plus fines, souples et
fidèles aux contours sinueux de la vie ordinaire, que celles engagées par les
formalismes artificiels, souvent raides et appauvrissants, de l’argumentation
enseignée.

Dans le cadre du cycle entier, cette première phase doit par ailleurs permettre
d’instaurer, à partir de l’explicitation des mots et expressions que nous employons tous
les jours, une riche grammaire commune, un lexique à la fois nuancé et compris de
tous.

Dans un premier temps, l’animateur et les élèves relèvent des mots dont on dispose
pour qualifier la peur dans ses diverses nuances. Il s’agit d’un petit exercice de
philosophie du langage ordinaire en pratique, avec des enfants : est-ce la même
chose de dire d’une chose qu’elle est « terrifiante », « horrible » ou « affreuse »,                 
« stressante » ou « flippante » ? Dans quels cas dit-on l’un plutôt que l’autre ? Parmi les
catégories relevées et brièvement explorées, on en choisit six pour la suite de l’atelier.
À titre d’exemple, des enfants d’une classe de 8-9 ans avaient sélectionné les mots
suivants : Angoissant (1) – Effrayant (2) – Qui fait frissonner (3) – Stressant (4) – Dont il
faut se méfier (5) – Monstrueux (6).

Les élèves travaillent ensuite en sous-groupes de cinq ou six : au moyen d’un lancer
de dé (tenu secret des autres groupes), l’une des six catégories leur est attribuée.
Chaque sous-groupe, toujours dans le secret, se concerte alors pour dresser la liste
des personnages de fiction qui sont, par exemple, « angoissants » si le tirage de dé
donne 1, « effrayants » si c’est 2, etc. La concertation en autonomie au sein des sous-
groupes est un moment de discussion philosophique à part entière : chaque choix doit
être autant que possible le résultat d’un questionnement collectif (et non pas celui de
l’arbitraire d’un seul ni un compromis entre les arbitraires individuels).

La phase suivante se déroule en plénière. Un élève de chaque sous-groupe vient lire la
liste à toute la classe, mais sans dire de quelle catégorie les figures énumérées sont
des exemples. Le but de ce moment ludique est justement que les élèves qui étaient
dans les autres sous-groupes essayent de deviner de quelle catégorie il s’agit. Les
échecs permettent de relancer la discussion, on peut questionner : « La proposition
des devineurs fonctionne-t-elle pour l’ensemble de la liste, pour seulement quelques
éléments ? Et pourquoi ? ».

[4] cf. Diotime, n° 91 (5/2022).

https://diotime.lafabriquephilosophique.be/numeros/091/015/


2. Visionne﻿r un extrait de Monstres et Cie

3. Discussion à visée démocratique 
   et philosop﻿hique (DVDP)

17

Les élèves connaissent peut-être déjà ce dessin animé. Les monstres effraient les
enfants dans le but de produire l’énergie nécessaire pour faire fonctionner la ville qu’ils
habitent, Monstropolis : plus les cris d’effroi sont puissants, plus l’énergie produite est
importante. Le film évoque donc directement l’intérêt (énergétique ici) de faire peur.

Mais les monstres sont eux-mêmes effrayés par les enfants dont le moindre contact
physique leur est enseigné comme mortel. Le film permet aussi ce déplacement
critique : les enfants ne sont pas les seuls à avoir peur ; ici, ce sont les monstres qui ont
peur, mais on peut aussi questionner la peur des adultes.

Enfin et en somme, le film donne à percevoir ce qui peut constituer le fil conducteur
tacite d’une discussion féconde : tout comme ces monstres qui ont peur des enfants à
qui ils font peur, les mécanismes d’engendrement de la peur sont peut-être aussi
fragiles que ceux qu’ils ciblent. Pour ne pas se laisser démonter par les images et les
récits faits pour nous gouverner, il suffit peut-être de les démonter.

Les élèves sont disposés dans l’espace en fonction des rôles attribués selon la
méthode (voir PhiloCité, Philosopher par le dialogue. Quatre méthodes, Vrin, 2020, p.
79-107).

La discussion permet de questionner le lien ou la différence entre avoir peur et se faire
peur. Nous avons peur de certaines choses, mais dans quelle mesure est-ce lié au fait
qu’on veut nous/se faire peur ?

Exemple de question de départ : Dans le film Monstres et Cie, les monstres font peur
aux enfants pour avoir de l’énergie. Et, nous, pourquoi faisons-nous peur ?

Quelques questions de relance possibles : 
Avez-vous des anecdotes où quelqu’un vous a fait peur ? Ou de vous qui faites
peur à quelqu’un ?
En quoi la peur d’un cauchemar ressemble-t-elle/diffère-t-elle de la peur que
quelqu’un nous fait sciemment ?
Arrive-t-il à vos parents (ou d’autres adultes) de vous raconter des histoires qui
vous font peur/ pour vous faire peur ? À votre avis, pourquoi le font-ils ? Y a-t-il de
véritables dangers ?
Est-ce qu’ils parviennent à leurs fins ?
Est-ce que vous croyez les histoires qu’ils vous racontent – les tenez-vous pour
vraies ? Est-ce que cela change quelque chose de savoir que ce n’est pas vrai ?
Vous arrive-t-il d’aimer avoir peur/faire peur ? Dans quelles circonstances ?



4. Lecture de l’album jeunesse d’Enrique ﻿Quevedo

5. Atelier artistique

Si la peur n’est pas seulement un affect paralysant qui sert à faire obéir mais qu’elle a
aussi positivement la puissance de donner forme à des appréhensions mal
déterminées en en dessinant les contours, l’atelier artistique peut s’offrir comme une
voie d’appropriation active et réflexive de ces conversions affectives qui peuvent aller
jusqu’à faire de la peur un plaisir.

Consignes pour l’atelier artistique :

1. Choisir une peur nocturne : Chaque enfant est invité à se remémorer une peur
nocturne qu’il n’a pas pu surmonter. On cherche ces peurs qu’on n’a pas dépassées,
rationalisées et qui nous laissent démunis, qu’on « subit ».

Quelques exemples issus d’une classe d’enfants de 8-9 ans :
La peur que quelqu’un vienne me kidnapper dans ma chambre
La peur de marcher dans le noir
La peur de marcher seul dans la forêt
La peur de la foudre et des orages
La peur des souris ou des araignées.

2. Imaginer à quoi pourrait ressembler le monstre qui incarne cette peur (voir les
questions ci-dessous pour vous aider). Rappelez aux enfants d’imaginer aussi que
c’est le travail du monstre de lui faire peur.

3. Représenter graphiquement le monstre à la manière d’Enrique Quevedo : le
monstre est représenté dans un décor (votre chambre, le jardin qui entoure votre
maison…) ; vous apparaissez également sur l’illustration.

Chaque enfant trace son dessin sur une feuille de papier noir au moyen de
feutres blancs et de marqueurs de peinture acrylique blanche. Vous pouvez
jouer sur l’épaisseur de trait, commencer par tracer les contours au crayon
blanc et les marquer ensuite au marqueur acrylique.

 4. Donner un nom au monstre.

L’écrire sur une languette de papier blanc au moyen d’un feutre noir, ce sera le
titre de votre œuvre.

5. Écrire un conseil que vous pourriez donner au monstre (à la manière d’Enrique
Quevedo).

Vous pouvez l’écrire de la même manière, ce sera la légende de votre œuvre.

18



19

5. Exposition des monstres

Quelques questions pour créer un personnage monstrueux (à imprimer et coller
dans le carnet des élèves) :

Où vit-il ?
Quels sont ces (super-)pouvoirs ?
S’il a aussi des pouvoirs supérieurs, qu’est-ce qui distingue alors un monstre
d’un super-héros ?
Comment occupe-t-il son temps ?
Quelle est sa taille par rapport à vous ?
Combien de pattes ? A-t-il des yeux et, si oui, combien ? Des dents ? Des
ailes/des écailles/des poils ?…
A-t-il des objets à sa disposition (qui pourrait lui servir à vous faire peur) ?
Quel est son nom ?

Observer tous les monstres représentés. Quelles peurs représentent-ils ?

Demander aux élèves de choisir un monstre affiché qui représente une peur qui leur
est familière (et qu’ils n’ont pas représenté eux-mêmes). Que pense-t-il de cette
représentation ? Y a-t-il des peurs qu’on partagerait tous ?

L’animateur peut ici tester l’hypothèse de François Flahault sur le rapport fondamental
de la peur qui fait plaisir à notre désir paradoxal et instable d’« illimitation » (voir note
3) : les monstres en question figurent-ils d’une manière ou d’une autre des formes
d’effacement des limites qui, par ailleurs, nous sont vitales (entre le mort et le vif,
l’individualisé et l’informe…) ?



20
20



7

Tout âges
(à adapter)

8h, idéalement des modules de 2h espacés de quelques
jours.

Album jeunesse

Claude Ponti,
Bih-Bih et le

Bouffron-
Gouffron, 

L’école des
loisirs, 2012

ATELIER DE PHILOSOPHIE
« Le rêve comme création »
(rêve et surré﻿alisme)

En demi-classe, les élèves sont assis en demi-cercle. 
La distribution de la parole peut se faire à l’aide du bâton
de parole.

Le livre de Claude Ponti, Bih-Bih et le Bouffron-Gouffron
Le cahier philo des élèves

L’ART 
ET LE BEAU

Rêver, imaginer
Raison, émotions

CONNAISSANCES
VOCABULAIRE
ATTENDUS 

Pour les jeux :

bandelettes de papier de cinq
couleurs différentes (environ
80 g/m2), 
feuilles de papier blanc, type
imprimante, 
crayons de couleur, 
marqueurs de couleur, 
feutres noirs (ou crayons à
dessin), 
enceintes/diffuseur de son, 
micro enregistreur, 
pioche de mot.

21



Le surréalisme est un mouvement poétique
et artistique qui émergedans un contexte
post-traumatique etcherche à dépasser la
prééminence d’une certaine vision de la
rationalité, cellequi vient de se muer en
destruction lors de la première guerre
mondiale. Le premier Manifeste du
surréalisme affirme un besoin d’élargir le
mouvement de la raison en faisant la
synthèse du rêve et de la réalité « en une
sorte de réalité absolue, de surréalité» [5]. 

Consciemment ou pas, chacun de nous se
raconte des histoires pour comprendre ce
qui lui arrive ou encore pour supporter les
tensions qui le traversent. Cette faculté de
se composer des mondes à partir
d’éléments tirés du réel, nous la possédons
tous en tant qu’humains. L’enfant qui joue
ne puise-t-il pas dans son environnement
pour se projeter dans des situations
imaginaires ? Et le rêve éveillé d’un
adolescent ou d’un adulte, ne répond-il
pas au besoin d’apaiser la manifestation
de ses désirs intimes, quelquefois
inavouables (fantasmes sexuels ou désirs
ambitieux), en compensant ses frustrations
présentes par l’invention de situations
hypothétiques à venir ?

Mais tout cela (jeu d’enfant, rêve éveillé) se
produit dans un espace clos, qui
n’appartient qu’à son créateur. Or, il existe
des créations d’un autre ordre qui
procèdent de cette même logique tout en
revêtant une dimension publique : ce sont
les récits mythologiques et les créations
artistiques. Le poète ou l’artiste ne fait rien
d’autre que « l'enfant qui joue ; il se crée un
monde imaginaire qu'il prend très au
sérieux […], tout en le distinguant
nettement de la réalité » [6]. Et bien plus
qu’un simple plaisir esthétique, ce que son
œuvre procure au monde, c’est le
dépassement de certaines contradictions.

Ce faisant, comme l’enfant ou le
rêveur, le créateur entre dans un
autre rapport au monde : le temps
semble se dilater et les durées
mesurables s’effacer peu à peu, à
l’exemple du sommeil, cet autre état
qui ne semble pas régi par une
raison logique. Pourtant, s’ils nous
apparaissent durer moins longtemps,
la somme des moments de rêve
n’est pas inférieure à celle des
moments de réalité. Dès lors,
comment se fait-il que le rêve souffre
d’un tel déficit de crédit par rapport à
la raison tirée du réel ? Cela tient-il à
l’a priori irrationnel dont on l’affuble ?

Ne pouvons-nous pas considérer le
champ du rêve comme digne d’un
intérêt semblable à celui de la raison
logique ? Et, de même, des pratiques
créatives qui subordonnent
intentionnellement la conscience
comme « susceptibles de nous livrer
des étendues logiques particulières,
très précisément celles où jusqu’ici la
faculté logique, exercée en tout et
pour tout dans le conscient, n’agit
pas » [7] ?

En admettant cela, doit-on laisser la
responsabilité d’inventer des récits à
d’autres que nous (ex. des
publicitaires, des scénaristes,des
artistes, des politiciens), au risque de
perpétuer les schémas qui
reconduisent nos tensions ? Ou, au
contraire, nous réapproprier la
puissance transformatrice de la
création en explorant par nous-
mêmes les trésors cachés de nos
inconscients partagés. C’est cette
dernière option que nous
exploronsdansce moduleà travers
des jeux d’imagination.

OBJECTIFS 
PHILOSOPHIQUES

concepts - distinctions - problématiques

22

[5] André Breton, Manifestes du surréalisme, Gallimard, folio/essais, 1992, p. 24.
[6]Freud, La création littéraire et le rêve éveillé, 1908.

[7] André Breton, Manifestes du surréalisme, op. cit., p. 107.



23

Selon les surréalistes, nous pouvons accéder à des états de conscience particuliers
propres au rêve tout en étant éveillés. Mais dans l’autre sens, pouvons-nous accéder à
nos rêves nocturnes ? Non pas en vue de contrôler leur trame, mais de manière, à
travers eux, à entrer en résonance avec les états de conscience propres à notre
sommeil. Autrement dit, quelle trace gardons-nous des rêves que nous faisons
lorsque nous sommes endormis ? Et pouvons-nous changer notre rapport à cela ?

Cette réflexion prendra la forme d’une enquête qui se déroulera chez chacun des
participants. Elle se déclinera en trois temps et s’étalera sur toute la durée de ce
module, en parallèle des ateliers collectifs. Nous n’y reviendrons collectivement qu’en
fin de module, lors du troisième temps.

Premier temps – questionnement préliminaire (consignes)

Avant d’entamer ta prise de notes sur tes rêves, prends le temps de te poser ces
quelques questions générales et réponds-y par écrit. Tu pourras revenir sur ces
questions à la fin de cette enquête.

Quand tu dors, rêves-tu ?
Te souviens-tu de tes rêves ?
Est-ce qu’il t’arrive de rêver plusieurs fois de la même chose ?
Y a-t-il un rapport entre tes rêves et la réalité ?
Rêves-tu en couleur ou en noir et blanc ? Ou les deux ?
As-tu un certain pouvoir sur tes rêves : peux-tu choisir tes rêves, intervenir sur
un élément du rêve ?

Deuxième temps – collecte de récits de rêves (consignes)

Pendant la durée de ce module (au moins deux semaines), prends le temps de
raconter tes rêves dans ton carnet philo. L’idéal est de disposer ton carnet à côté de
ton lit et de t’en saisir au moment du réveil chaque matin. Si tu n’as pas le temps de
tout noter, quelques mots devraient suffire à retenir tes impressions pour y revenir un
peu plus tard dans la journée.

Variantes : en fonction de l’âge et du désir des participants, la compilation
quotidienne de ces récits de rêves peut prendre plusieurs formes comme l’écrit, le
récit oral (en enregistrant) ou encore le dessin.

DÉROULÉ DE L‘ATELIER

Enquêt﻿e sur les rêves (1/2)



2. Lecture de l’album

3. Jeux en série

24

Bih-Bih et le Bouffron-Gouffronest un mythe
des origines du monde qui s’inscrit dans une
conception cyclique du temps. Le récit se situe
dans un entre-deux, en commençant par une
sorte de fin du monde. Ponti utilise des
éléments disparates (ex. associations, langage
inventif, images renversées) pour composer
cette histoire hallucinée qui suit quand même
une trame cohérente.

Discussion : 

Avant de laisser la discussion se développer, il est nécessaire de parler du livre, de la
particularité de l’histoire et de la compréhension que les participants en ont.

Question de départ : « Les histoires qu’on se raconte, d’où viennent-elles ? »

Relances : Vous vous racontez des histoires ? ; Est-ce que ce sont des rêves ? ; Et les
rêves, est-ce que ce sont des histoires qu’on se raconte ? ; Dans quel état vous
trouvez-vous lorsque vous inventez des histoires ? ; Comment les idées vous viennent-
elles ?, etc.

L’un des enjeux du surréalisme, tel qu’entendu par le courant français, consiste à se
débarrasser de l’acte volontaire pour laisser s’exprimer une autre forme de
conscience. Nous tenons à suivre ce fil en évitant d’imprimer notre propre volonté sur
la tournure que prend cette phase du module. Pour y parvenir, nous voulons créer des
espaces de jeu qui encouragent autant que possible des productions automatiques
et collaboratives.

En pratique, cela demande de rencontrer deux exigences qui s’écartent quelque peu
de certains gestes d’animation habituels lors d’ateliers philosophiques. Premièrement,
les exercices s’enchaînent sur une période étendue (idéalement, au moins deux
séances complètes) sans alterner avec des discussions à propos des questions
philosophiques qui en émergent ou encore sur leurs effets et enjeux. La discussion
viendra plus tard, en fin de module, au moment d’échanger autour de l’exposition des
créations. Elle permettra de vérifier le potentiel philosophique d’une succession de
propositions qui ne répond à aucun plan de discussion. Deuxièmement, la personne
qui anime l’atelier doit, au même titre que les participants,se prémunir contre sa
propre volonté, et avant tout celle de vouloir atteindre un certain type de résultat à
l’issue de son intervention. En effet, l’animation consiste souvent à stimuler
intentionnellement la volonté philosophique des participants. Or, cela contreviendrait
au but poursuivi lors de cette phase, où l’on cherche justement à se détacher de l’acte
volontaire.

Claude Ponti,
Bih-Bih et le Bouffron-Gouffron, 

L’école des loisirs, 2012



25

I. Cadavre exquis (écriture)

L’intérêt du cadavre exquis est double : il met collectivement en mouvement les
participants et il permet de fractionner l’enchaînement potentiellement conditionné
de leurs idées, ce qui évite de reconduire des schémas trop évidents où la volonté
individuelle s’imposerait.

Ici, le changement de point de vue est envisagé par la recherche de la spontanéité
mais les participants ne font pas n’importe quoi car les idées qui leur viennent sont
situées socio-historiquement ; elles racontent donc bien quelque chose du monde
d’où elles émergent.

Consignes :

Avant l’exercice, préparer des bandelettes de papier de cinq couleurs distinctes ;
autant de bandelettes de chaque couleur qu’il y a de participants. Pendant la
première étape, ils reçoivent une à une leurs bandelettes de manière à tous écrire les
éléments de même nature sur des supports de même couleur.

Seul, chacun écrit sur la première bandelette un nom de lieu (commun, imaginaire,
etc.) en n’oubliant pas une préposition ; sur la suivante, un moment (de la journée,
de l’histoire, etc.), aussi avec une préposition ; puis sur une troisième le nom d’un
objet ou d’un personnage précédé d’un déterminant ; sur la quatrième, un
qualificatif, un attribut ; et enfin, sur la dernière, une action ou un problème (un
verbe, seul ou accompagné d’un complément).

1.

L’idée est d’écrire la première chose qui vous passe par la tête, sans réfléchir, c’est-à-
dire sans chercher à faire une sélection. Cela suppose sans doute une mise en
condition préalable pour être bien concentré.

Variantes : comme contrainte, imposer la première lettre ; en fonction de l’âge et de la
maîtrise de la langue des participants, chercher à atteindre un nombre total de
syllabes précis ; jouer avec des rimes sur la dernière bandelette ; guider le choix des
éléments dans une direction voulue (ex. des ustensiles ménagers ou des noms
d’animaux pour la troisième bandelette) ; laisser tomber une des deux premières
bandelettes (ou les deux) ou encore la quatrième.

   2. Rassembler les bandelettes par tas de couleurs puis en distribuer aléatoirement 
       une de chaque sorte à chaque participant. Les placer dans l’ordre.

   3. Éventuellement, chacun recopie sa phrase sur une nouvelle feuille en intervenant 
       le moins possible pour accorder entre elles ses différentes parties.

Les exercices qui suivent sont des propositions qui ne doivent pas toutes être faites
absolument. De plus, ils peuvent être adaptés aux conditions matérielles des ateliers
(ex. âge des participants, temps disponible) ou complétés par d’autres propositions
qui s’inscrivent dans le même mouvement d’automatisation de la création et de
collaboration.



26

II. Des chimères en cadavre exquis [8] (graphisme)

Consignes :

Les enfants sont groupés par quatre (si possible en îlot). Afficher sur les murs un
maximum d’images d’êtres en tout genre (mammifères, insectes, plantes, êtres
mythologiques…) et même d’objets pour offrir un réservoir d’inspiration aux enfants.
Chaque enfant a devant lui une feuille de papier à dessin et des crayons de couleurs.

Compter 5 minutes par étape :

 Dessiner une tête et plier horizontalement la feuille au niveau du cou de manière à    1.
       ce que la tête ne soit plus visible.
       Il faut veiller à laisser une marque du cou pour le dessinateur suivant. Passer la    
       feuille à son voisin de gauche. 

   2. Sur la feuille reçue de son voisin (de droite, donc), dessiner un corps (avec des 
       bras) qui prolonge les marques du cou laissées visibles. Amorcer le haut des 
       jambes et plier la feuille en ne laissant visibles que ces marques des jambes pour 
       le suivant. Passer la feuille à son voisin de gauche.

   3. Sur la feuille reçue, dessiner des jambes qui prolongent les amorces dessinées par  
       le précédent dessinateur, en s’arrêtant juste avant les pieds. Plier la feuille en ne 
       laissant visibles que les marques qui permettront de dessiner les pieds. Passer la 
       feuille à son voisin de gauche.

   4. Sur la feuille reçue, dessiner les pieds dans le prolongement des jambes. Passer la 
       feuille à son voisin de gauche.

    5. Déplier le dessin.

III. Écriture automatique [9]

Sur une feuille de papier, écrire les dix premiers mots qui vous viennent à l’esprit sans
réfléchir puis passer la feuille à son voisin de droite.

En dix minutes, écrire un texte en utilisant les dix mots inscrits sur la feuille reçue. Le
faire en utilisant votre main non-dominante.

Lire les textes.

Prolongements possibles : lire les phrases à tour de rôle ; en choisir une qui n’a pas
été lue et faire un téléphone sans fil pour voir comment elle évolue en traversant le
groupe.

[8] Breton a défini le cadavre exquis comme un « jeu de papier plié qui consiste à faire composer [une phrase ou] un dessin
par plusieurs personnes, sans qu’aucune d’elles puisse tenir compte de la collaboration ou des collaborations précédentes ».
[9] Exercice proposé par Eva Kavian, écrivaine et animatrice d’ateliers d’écriture au sein de l’ASBL Aganippé
(https://www.aganippe.be/). Pour d’autres idées, voir Eva Kavian, Ecrire et faire écrire, Tomes 1 (2007) et 2 (2011), De Boeck.

https://www.aganippe.be/


27

IV. Dix ronds [10]

Sur une feuille de papier, dessiner un maximum de formes avec des ronds en cinq
minutes.

V. Voir le son

Faire écouter une succession de cours extraits sonores (musique, bruits).

Les participants disposent de papier, de crayons, de marqueurs… Ils ont pour consigne
de dessiner ce qu’ils entendent lorsqu’ils l’entendent. L’exercice se termine une fois
tous les extraits passés.

VI. Portraits croisés

Installés face à face le long d’une table, les participants, idéalement en nombre pair,
disposent chacun d’une feuille de papier dessin vierge identique et d’un feutre (ou
d’un crayon de dessin). L’animateur dispose d’un chronomètre et donne la consigne
suivante.

Observer la personne qui est assise devant soi et dessiner son portrait (le
commencer) en quinze secondes. Quand le temps est écoulé, tout le monde pose son
feutre sur la table, se lève et se déplace vers le siège à sa droite. Chacun s’assied alors
devant une nouvelle feuille (entamée) et en face d’une nouvelle personne.
L’animateur signale pour tout le monde le début d’une nouvelle étape de quinze
secondes et les participants poursuivent, sur la feuille qui se trouve devant eux et avec
le modèle assis en face d’eux, le portrait entamé par quelqu’un d’autre. Une fois le
temps écoulé, l’opération se répète jusqu’à ce que chacun se trouve assis face à la
même personne qu’au départ devant un portrait réalisé par plusieurs dessinateurs. 

Chacun se saisit alors de la feuille qui se trouve devant lui et dispose de trois minutes
pour en faire son autoportrait.

4. Exposition des créatio﻿ns et discussion

Exposition

Une fois les créations exposées, les participants déambulent librement pour les
découvrir.
Une médiation peut être proposée pour leur permettre de parler de ce qu’ils lisent et
voient, pour questionner leurs impressions face aux agencements construits (cadavres

[10] Cet exercice de créativité a été imaginé par E. P. Torrance dans les années 1970. Il est cité dans Philippe Brasseur, Génie
toi-même, Éditions Casterman, 2012, p. 30.



28

4. Enquête sur les rêves (2/2)

exquis, chimères, portraits…). À ce propos, les approches VTS (Visual Thinking Strategie
[11]) et Artful Thinking [12] peuvent servir d’inspiration, l’idée étant, pour la personne qui
anime, d’induire le moins possible ses propres interprétations.

Discussion

Point de départ : discussion sur le processus de création et ses effets.

Questions possibles : 
Comment l’enchaînement de tous ces jeux d’imagination s’est-il passé pour vous ? 
Comment vous êtes-vous sentis penser pendant leur déroulement ? 
Quelles différences / similitudes cette manière d’enchaîner les exercices a-t-elle
par rapport à d’autres situations que vous rencontrez ? 
Quelles questions cela vous pose ?

Prolongement : sur un bout de papier, chaque participant écrit un mot que la
discussion lui inspire. Un ARCH (Atelier de Réflexion sur la Condition Humaine [13] est
lancé au départ d’un de ces mots tiré dans la pioche.

Troisième temps – retour d’expérience

Analyse l’évolution de ton rapport aux rêves qu’a éventuellement permis leur
transcription régulière.

Le fait de devoir te souvenir de tes rêves a-t-il provoqué un changement dans ta
manière de t’y rapporter ? (Par exemple, plus tu notes et cherches à conserver
quelques traces, plus les rêves sont revenus facilement et longuement ou, à
l’inverse, sont devenus moins accessibles)

Pose-toi à nouveau les 6 questions du début de l’enquête. Tes réponses ont-elles
évolué ?

Fait-on quelque chose de ses rêves ? Que peut-on faire de ses rêves ? Est-il
intéressant / nécessaire / enrichissant… d’en faire quelque chose ? Quoi ? Imagine
tes réponses s’agissant de types de rêves précis faits dans des situations précises.

Pistes d’approfondissement

On pourrait bien entendu étudier des clés
d’interprétation des rêves en donnant des éléments
de savoirs anthropologiques ou neurologiques sur les
fonctions des rêves dans différentes civilisations à
différentes époques.

[11] Voir https://vtshome.org/
[12] Voir http://pz.harvard.edu/projects/artful-thinking
[13] Voir https://www.agsas.fr/ateliers-arch/ - Voir aussi PhiloCité, Philosopher par le dialogue. Quatre méthodes, Vrin, 2020, p. 109-133

https://vtshome.org/
http://pz.harvard.edu/projects/artful-thinking


29



Supports pour l’enseignant.e. Pour aller plus loin sur
les notions philosophiques

Bibliographie de ressources pédagogiques

Ouvrages théoriques sur l’historique, les enjeux, les différents dispositifs de la
philosophie avec les enfants et adolescents 

BLOND-RZEWUSKI O. Eds. (2018). Pourquoi et comment philosopher avec des
enfants ?. Hatier (coll. « Enseigner à l’école ») 
BOURRILLON F. & GADEA A. (2020). 50 activités pour philosopher avec ses enfants.
First-Editions. 
CHIROUTER E. (2015). L’enfant, la littérature et la philosophie. L’Harmattan
CHIROUTER E. (dir.) (2022). La philosophie avec les enfants, un paradigme pour
l’émancipation, la reconnaissance, la résonance. Raison Publique
CHIROUTER E. (2022). Ateliers de philosophie à partir d’albums et autres fictions.
Hachette (coll. « Pédagogie pratique à l’école ») 
GALICHET F. (2019). Philosopher à tout âge. Vrin 
HAWKEN J. (2019). 1..., 2...3... Pensez ! Philosophons les enfants !. Chroniques Sociales
LIPMAN M. (1995). À l’école de la pensée. Boeck Université 
THARRAULT P. (2016). Pratiquer le débat philo en classe. Retz
TOZZI M. (1999). Penser par soi-même, initiation à la philosophie. Chroniques
Sociales.
TOZZI M. (2012). Nouvelles Pratiques philosophiques. Chroniques Sociales Manuels
pratiques

BIBLIOGRAPHIE

Site de PHILéACT https://phileact.univ-nantes.fr/
Références philosophie avec les enfants : https://padlet.com/cbudex/pvp 
Site de la Chaire UNESCO : http://www.chaireunescophiloenfants.univ-nantes.fr
Site de PôlePhilo : https://www.calbw.be/pole-philo (ressources pédagogiques,
jeux, formations) 
Site de Cité Philo : http://www.citephilo.org (ressources pédagogiques, formations)

https://phileact.univ-nantes.fr/
https://padlet.com/cbudex/pvp
http://www.chaireunescophiloenfants.univ-nantes.fr/
https://www.calbw.be/pole-philo
http://www.citephilo.org/

